Curso de Misionología

Universidad Católica

***“Misión y Globalización”***

Facilitador: Luis-Gonzalo Mateo cmf

**A la búsqueda de la Misión Compartida**

**al servicio del Reino**

 **1-. Conversión pastoral y nuevo modelo de Iglesia.**

 Lo primero que nos debe ocupar en el tema de la misión compartida, es aclararnos con el substantivo: MISION. De qué misión se trata, cual es la misión de la Iglesia, cual es antes de todo la Missio Dei. (La Misión de Dios) Para ello tenemos que acercarnos a Aparecida y sus planteamientos sobre la Conversión pastoral

 **Conversión pastoral** es lo que pide Aparecidapara llevar adelante su gran objetivo: ***que nuestros*** ***pueblos, en El, tengan vida***. **En la misión compartida** está el secreto de esa conversión pastoral

Aparecida da prioridad en la misión a la defensa de la vida humana desde su inicio hasta su final y a la construcción de condiciones dignas. Para ello propone una Iglesia en **estado permanente de misión**. Aspira a crear unas iglesias samaritanas y proféticas (DA 144 y 362) Pero no es una misión cualquiera, una misión puntual y ya, como las antiguas misiones populares, sino **una nueva clave** para vivir todo el tiempo **en misión**. Se trata de una **conversión personal, pastoral y estructural**. Misión que no es exclusiva de la Iglesia en su vida interna, religiosa, sacramental, intra-eclesial, sino que “**lleva al corazón del mundo”,** pues *no es una fuga hacia el intimismo o hacia el individualismo religioso, tampoco un abandono de la realidad urgente de los grandes problemas económicos, sociales y políticos de América. Latina y del mundo, y mucho menos una fuga de la realidad hacia un mundo exclusivamente espiritual* **(Mensaje del Papa Benedicto XVI en el discurso inaugural de Aparecida)**

 **Sólo así podemos sacar a la iglesia de su propio estancamiento**, de su rutina, para hacer posible que el reino sea prioritario en la misma y la iglesia se entienda a sí misma como sacramento del reino en la *salida al encuentro de los empobrecidos* y de los que se han alejado de la vida eclesial

Lo que se van a otras iglesias no es tanto que quieran salirse de la Iglesia católica, sino que no encuentran en ella lo que buscan que es a Dios sinceramente. Los motivos de las salidas no son doctrinales sino vivenciales, no son motivos dogmáticos sino pastorales, no son motivos teológicos sino metodológicos de nuestra iglesia (DA 241)

**La solución no es la disputa del mercado religioso**. Estas salidas de la iglesia nos obligan a una actitud crítica, actitud indispensable para la conversión y renovación eclesiales. Siguiendo el lenguaje de Jesús se trata de un **vestido nuevo**, no de remiendos al vestido viejo y de un **vino nuevo** en odres nuevos (Mac 2,21-22) (**Un obispo nicaragüense hablando de los migrantes que viajan a Costa Rica dijo: Se los enviamos católicos y regresan evangélicos)**

**PUNTO DE PARTIDA**: **Para esta conversión pastoral en misión compartida:**

**A-UNA REALIDAD QUE NOS INTERPELA, PUES CONTRADICE**

**EL REINO DE DIOS.**

**Y UN PUNTO DE LLEGADA**:

**C-.LA VIDA EN PLENITUD PARA TODOS/AS Y LA MADRE TIERRA.**

 **UN CAMINO:**

**B-.UNA IGLESIA EN ESTADO PERMANENTE DE MISIÓN**.

 Lo que significa: desinstalarse de la comodidad y la tibieza viviendo al margen del sufrimiento de los pobres del Darién y del Continente ***“La iglesia necesita una fuerte conmoción que le impida instalarse en la comodidad y en la tibieza, al margen del sufrimiento de los pobres del Continente. Necesitamos que cada comunidad cristiana se convierta en un poderoso centro irradiador de la vida en Cristo. Esperamos un nuevo Pentecostés que nos libre de la fatiga, la desilusión, la acomodación al ambiente (AP 362)***

Debemos pasar **de una pastoral de conservación a una pastoral misionera..** Hay que pasar de un Continente **de bautizados** a un Continente de **discípulos y misioneros**. A pesar de reconocer Aparecida los aspectos positivos de nuestro cristianismo resalta también que es el Continente de mayor cantidad de católicos y es también el Continente de mayor desigualdad (AP 527) con un divorcio entre fe y vida, tanto personal como pública. Y donde se constata una religiosidad reducida a prácticas fragmentadas, a participación ocasional en sacramentos, a acontecimientos puntuales como congresos y aniversarios como el actual de Panamá de los 500 años, visitas del Papa, pero donde faltan **procesos pastorales**. Este tipo de fe no resistirá las crisis (AP 12)

 Cada comunidad debe convertirse en: **un centro irradiador de vida**. Por eso se espera un nuevo Pentecostés. Para crear una iglesia abogada de la justicia y defensora de los pobres (DA 395)

**Pasando de una pastoral de mera conservación a una pastoral misionera.**

 Una iglesia en estado **permanente de misión**. Esto exige una **conversión pastoral de nuestras comunidades** (AP 366) pasando de una mera conservación a otra decididamente misionera (DA 370). Estamos un tanto estancados en el ritualismo y en la falta de procesos formativos e incidencia en la historia de los pueblos. Nos falta creatividad y compromiso

Esta conversión pastoral supone:

**UNA CONVERSIÓN PERSONAL Y UNA CONVERSION PASTORAL**

**Y UNA RENOVACIÓN DEL MODELO DE IGLESIA**

**CONVERSIÓN PASTORAL**: Es un **cambio de paradigma**. No es solo renovar lo que estamos haciendo sino **una nueva alternativa**. Toda la iglesia está invitada (DA 365) para que la acción eclesial no prescinda del contexto histórico. El mundo cambia, la iglesia también debe cambiar (DA 365, 3679

* Asumiendo los nuevos rostros de pobreza
* Una pastoral social estructurada, orgánica e integral en misión compartida
* Una renovación pastoral urbana y un servicio de JPIC en todas las Parroquias
* Renovar la parroquia
* Poner el eje en las Comunidades Eclesiales de base, pequeñas comunidades, grupos y movimientos. Urgencia de formar ante todo la comunidad cristiana
* Protagonismo de las mujeres
* Una pastoral planificada.
* Las avenidas electrónicas de la comunicación

CON UN ITINERARIO. QUE RECORRE ESTE CAMINO:

1. **Experiencia personal de fe** con lugares de encuentro con Jesucristo: a través de mediaciones: Sagrada Escritura, Liturgia, Sacramento de la reconciliación, la comunidad, los pobres, la religiosidad popular, María y los santos. Nosotros en cada situación podemos añadir otros lugares de la experiencia de fe.
* Ante todo hay que dar un **testimonio evangélico** y preocuparse por la vida del pueblo, sobre todo de los pobres y excluidos y de todos los que tienen la vida amenazada.
* **Con una prioridad del anuncio de la Palabra** sobre la práctica sacramental: es necesaria una nueva evangelización, el anuncio del kerigma con nuevos acentos, del mensaje pascual. **En Darién**: poner en diálogo la palabra bíblica con las palabras de los pueblos originarios
* Dar preferencia a la formación de **comunidades vivas**, pequeñas, incluidas las casas.
* **Insertando a los que han sido evangelizados** en una comunidad eclesial sin la cual la fe no puede durar.
* Una **formación eclesial** inseparablemente unida a la justicia y a la solidaridad
1. **Vivencia comunitaria.** Esa fe hay que vivirla **en el movimiento de Jesús**, en las comunidades. Los creyentes deben vivir en comunidades donde se sientan acogidos, valorados, visibles, eclesialmente incluidos. Se recoge la tradición de Medellín, del Vat II. Se refuerza el valor de las CEBs y las pequeñas comunidades como ***núcleo inicial de la estructura eclesial*** *(DA 178)* Acentuando en las grandes asambleas litúrgicas un ambiente comunitario, de acogida, festivo, comprometido. Profundizando la vivencia comunitaria en los grupos, equipos, coordinaciones de cada centro misionero como consejos, coordinaciones, ministerios, pastorales específicas, proyectos de JPIC, en la sectorización de la geografía de todo el territorio misionero, en sectorización por aspectos urgentes. (signos de los tiempos los llamaba Jesús) como los siguientes:
* Nuevas **tecnologías de comunicación,**
* Alianzas entre los **pueblos indígenas** .
* Apoyo a los **movimientos ecologistas** y a las luchas de los pueblos indígenas en la defensa de sus territorios, en los proyectos en defensa de la niñez, de los migrantes, de los refugiados, de las mujeres etc.

**3) Una formación bíblico-teológica.** Profundizar en el acontecimiento de **la palabra de Dios** en la lectura pastoral, comunitaria y popular de la Biblia. Conocimiento **de los relatos indígenas**, y **afrodarienitas**, sus historias, su cosmovisión, sus luchas. Conocimiento que debe ser no teórico sino vivencial en el seno de la comunidad. Importa mucho descifrar bien que es eso de ser discípulos/as de Jesús volviendo a los evangelios, al proyecto original del movimiento de Jesús. Una misión compartida acentuará aún más este servicio vivo y comunitario de la Palabra

**Lugares:** Familia, Cebs, pequeñas comunidades, movimientos eclesiales y etc. Pero podríamos añadir las instancias de los movimientos sociales donde se juega la vida. Para no convertir el seguimiento de Jesús solamente en las instancias eclesiales, religiosas.

**Temas imprescindibles para ayudar a la** **gente en esta formación bíblico-teológica**: Reino de Dios, Jesús en Galilea, Primeras Comunidades de Nuevo Testamento, Protagonismo del Espíritu, Iglesia local, Cambio de estructura eclesial (sectorización geográfica y por temas urgentes) CEBs y pequeñas comunidades como células básicas de la vida humana y eclesial etc.

1. **El compromiso misionero de toda la comunidad**: familias, niños, niñas, jóvenes, alejados, mujeres, los rostros nuevos de los sufrientes, y el tema ecológico. Mundo de la cultura, de la comunicación social, centros de decisión, y vida pública. JPIC (Justicia y paz e integridad de la creación)
2. **ESTO NOS LLEVA A UNA CONVERSION ECLESIAL EN MISION COMPARTIDA.**

 **Con nuevas métodos y estrategias**. Como institución, la Iglesia debe cambiar. Una Iglesia más preocupada de la vida. No como una Iglesia señora y maestra, sino que debemos transparentar el rostro de una Iglesia pobre y servidora.

* **En el centro el Reino de Dios:** la vida plena de sus hijos e hijas. Allí donde no está la Iglesia fundada, organizada, siempre está presente el proyecto de Dios que es su reino. Esta es la **Misión de Dios** (Missio Dei) a través de su Espíritu. La gran conversión pastoral es el retorno al Reino. A convertir nuestra Iglesia en servidora del Reino.
* **Pasando de una iglesia clerical a una iglesia del pueblo de Dios** con el protagonismo de los laicos.. esto significará multiplicar los **ministerios laicales** no solo intraeclesiales sino también al servicio de la sociedad, comunicación social, derechos humanos, servidores de JPIC o lo que es lo mismo : al servicio de la justicia del Reino como es la práctica de las CEBs
* **Cambiar el mismo lenguaje**: Palabras como: *Jerarquía*, *poder sagrado*, *excelencia*, *eminencia,* *reverendo* etc, emigrar al lenguaje evangélico: *sucesores de los apóstoles*, *responsables*, *hermanos*, *servidores* etc
* **Pasar de una iglesia androcéntrica a una iglesia que acoja el genio propio de la mujer**, su espiritualidad, en la teología, en la pastoral.
* **Esto supone que la vida eclesial no tiene así su centro en el templo**, sino en **las casas del pueblo** de Dios como Jesús, que recorría las aldeas, visitaba las casas y no trabajó tanto desde el templo. Como las primeras comunidades del Nuevo Testamento que nacieron en las casas. Este paso del templo a las casas supone para Aparecida dividir las zonas misioneras **en unidades más pequeñas**, formar comunidades en familias y grupos diversos (AP 372). Entonces la sede parroquias como centro, se convierte más como **un centro de celebración de las comunidades**, de los movimientos, redes, de los grupos pastorales , ministerios etc

Entonces la parroquia (sede) se **convierte en un centro de articulación de toda esa vida eclesial** que está en los sectores, en las casas, en las redes a favor de la vida y la justicia etc.

 **Hay que confiar en la fuerza del Espíritu**, en el Pentecostés actual para seguir adelante sin atemorizarnos.

 Estos cambios que propone Aparecida no se crean de la noche a la mañana. Es un **proceso de** **conversión pastoral largo y permanente**, pero hay que empezar a dar esos pasos. Se necesita una apertura a lo que el Espíritu de Dios dicta Hoy a las iglesias como en el Apocalipsis de Juan.

Inspirándonos en los grandes Ejes de las comunidades primeras del Nuevo Testamento con cuatro grandes acciones bien entrelazas en una fuerte comunión.

**Esas cuatro acciones de la Iglesia primitiva** son un paradigma para la conversión pastoral de nuestra Iglesia. Todas las comunidades cristianas, toda esa red de comunidad de comunidades debe articularse así:

**MARTIRIA. Dando testimonio del Resucitado con la vida entera y con los signos del reino legibles, impactantes, en la nueva situación del mundo indígena, negro y campesino, en los grandes retos de la tierra darienita, tierra fronteriza, tierra de biodiversidad amenazada. Como abogada a favor de la vida y de la justicia**

**LEITURGIA. Celebración de la vida del Resucitado y su presencia en el mundo haciendo de nuestras celebraciones una expresión alegre, inculturada a las culturas indígenas, negras y criollas.**

**DIAKONIA. Con Ministerios y servicios a favor de la vida amenazada: ministerios en defensa de la tierra, la salud, las culturas y ministerios intraeclesiales**

**KOINONIA. La comunión, la unión de todas estas acciones en misión compartida, la coordinación de los diferentes carismas y grupos, comunidades, ministerios, movimientos. Koinonía eclesial y koinonía de los pueblos, razas y culturas de Darién. La Iglesia como un nudo de relaciones.**

**5-. Esta Misión se entiende como Misión Compartida:**

La Misión es de Dios (**Missio Dei)** Dios es un misionero que en todo lugar humano, sobre todo en el mundo de los sufrientes, está actuando. Para ayudarse en su Misión tiene una Iglesia, pero tiene muchas otras comunidades, iglesias, pueblos que también participan de la Missio Dei

***No es que la Iglesia de Cristo tenga una Misión, sino que la Misión de Dios (Missio Dei) tiene una Iglesia***. La “Missio Dei” tiene que hacerse operativa con la misión de la Iglesia y esa misión es compartida. **El objetivo de nuestra Iglesia de Darién hoy, en comunión con Aparecida, es crear una comunidad de discípulos /as misioneros al servicio del Reino de Vida**

**Es el HACER MISIÓN “CON OTROS**· como decía Claret.

Desde la situación de un mundo globalizado, viendo las redes locales, nacionales y globales que surgen en defensa de la vida, pero en un mundo amenazado Desde una iglesia que busca comunión, para ser discípulos misioneros /as pero, en equipo, como Jesús y sus discípulos. Luchando contra las dificultades, las resistencias, contra el individualismo, el clericalismo que está grabado como un tatuaje en toda el tejido eclesial, pero que desde aquí debe surgir otro modelo, una verdadera renovación de la estructura eclesial.

**Esta Misión Compartida nace de las entrañas mismas de Dios Abba.** Una Santísima Trinidad que, en la eternidad y en la historia, lleva, por decirlo así, un trabajo en equipo . Nuestro Dios trabaja “en misión compartida” y ha querido asociarnos a esa misión en esa misma tónica. La misión que Jesús realiza no es un trabajo espontáneo de El, sino que es una MISION COMPARTIDA. El se siente enviado, a hacer la voluntad de su Padre. Movido por el Espíritu Santo actúa, se mueve y nos deja al resucitar de entre los muertos ese Espíritu para que podamos decir después de cada reunión y programación: ***El Espíritu Santo y nosotros***. Así, es la obra del Espíritu Santo que sigue actuando en la Historia, por eso se dice que ahora estamos en la ERA DEL ESPIRITU.

**Esta Misión Compartida tiene una dimensión eclesial**. Para entenderlo bien tenemos que recordar las dos categorías eclesiales del Vaticano II : Somos ***“Cuerpo de Cristo***” y somos “***pueblo de Dios”:*** las dos imágenes del vaticano II..

Como **CUERPO DE CRISTO** somos la prolongación histórica visible de la misión de Dios. La Iglesia es la visibilidad histórica del Cuerpo de Cristo. Nuestro Dios comparte con nosotros su misión. Somos miembros de un organismo vivo con diferentes funciones. Ninguno es inútil y poco importante al conjunto del cuerpo. Dentro de ese Cuerpo late una sangre: la sangre, la vida del resucitado que con su Espíritu hace vivo este cuerpo, como un cuerpo servidor de la vida de todos sus hijos e hijas **(Recordar en este sentido la narración de Ibeorgun, profeta Kuna sobre la Onmaked Nega: La casa grande donde se reúne la comunidad)**

Esta lógica trinitaria de la misión compartida exige la diversidad de carismas. No mutila, no suprime ninguno. Acepta la totalidad, pero para la comunión. Cada miembro del cuerpo tiene su misión y su tarea en el conjunto.

 Esta misión compartida le da a nuestra iglesia el verdadero sentido de católica La misión eclesial es la prolongación histórica de Jesús.. Trabajamos desde una “lógica trinitaria”. No puede llamarse misión la nuestra cuando no se comparte en una comunión solidaria. Respetando la pluralidad carismática. Es una eclesiología en comunión misionera”. Esta sería la mayor novedad de la Lumen Gentium: presentar una iglesia en comunión misionera.

**Pero sobre todo la Iglesia es para el Vat II “PUEBLO DE DIOS”.** Con este título se expresa la condición histórica de la iglesia con multitud de dones jerárquicos y carismáticos. Todos desde, nuestra identidad, debemos participar en el conjunto de la misión. Especialmente las CEBs han encontrado aquí su identidad. Somos un pueblo, todos somos sujetos con diferentes carismas, pero caminantes, peregrinos, hacia otra tierra más justa. Somos pueblo escatológico hacia la patria definitiva. Al sentirnos Pueblo nos damos cuenta que ser iglesia es ser una parte de ese pueblo más grande, pero con una identidad propia y con un servicio propio.

Por eso la **Misión Compartida** no es un tema pastoral cualquiera, es un **tema teológico y espiritual**. Es el tema de conversión al reino. No es una moda, una novedad, sino que es el primer desafío

Algunos de nosotros nos inspiramos en CLARET: Desde esta perspectiva hay que leer su itinerario misionero. Entender la misión del servicio de la palabra conjuntamente con instituciones, carismas diferentes. Era una misión en circularidad, en armonía con otros carismas. Colaborar en misión compartida no es simplemente sumar tiempo, economía, energías personales, sino revivir el espíritu de comunión. No son motivos de mera organización o rendimiento, sino por **docilidad al dinamismo del** **Espíritu**. Para ello hay que llevar la Misión al corazón como María, Somos gente que guarda, medita, reza, estudia, celebra y pone en práctica como María el proyecto del Reino

Pero podemos inspirarnos en otros santos, santas y creyentes que vivieron así. Y debemos inspirarnos en el sentido comunitario de nuestros pueblos darienitas que han sabido sobrevivir en misión compartida

**Todo esto supone una espiritualidad** de identificación con Jesús a su misión a su proyecto del Reino, inspirándonos en las prácticas de Jesús en su Movimiento inicial de Galilea. Que todos seamos uno para que el mundo crea (Jn 17 21-23) una espiritualidad de complementariedad (Hay diversidad de dones I Cor 12,4-28) supone diálogo, conocimiento mutuo etc. Es una vida que se comparte. A veces hasta la casa, los recursos económicos

**Pero la Misión compartida dentro de la dinámica del reino**

**y no solo de la dinámica eclesial abarca aspectos muy amplios.**

 La Misión Compartida va más allá de las estructuras eclesiales

* **Ámbito global , ecuménico e inter-religioso, intercultural.**

 Este aspecto tiene que ver con la **misión global de Jesús,** como servidor, celebrador y anunciador del Reino. Una misión que precede a la iglesia y es su razón de ser (EN14)-La Iglesia existe para este servicio al reino; como servidora, como instrumento, como signo del reino. Y el Reino es la vida plena de todos sus hijos e hijas: emberas, kunas, wanam, negros, campesinos, refugiados de Colombia , etc …toda la gente del Darién, toda la gente del mundo y la madre tierra: sus bosques , sus manantiales, sus seres vivos. Por eso nos hemos comprometido en JPIC y otros campos. Podemos, debemos compartir la Misión Compartida con otras religiones, con otras iglesias hermanas, con gente de buena voluntad que trabajan a favor de la defensa de la vida, sobre todo hoy amenazada en ese mundo globalizado, en Misión Compartida por la causa indígena y afroamericana, por la causa de la tierra saqueada y convertida en mercancía. Como Iglesia no tenemos el monopolio de la salvación. Dios está actuando todo el tiempo, en todas las lenguas y culturas, en todas las religiones (MISSIO DEI). No descansa. Su Espíritu se mueve por doquier. Nosotros como Iglesia tenemos que trabajar en Misión Compartida con todas las causas a favor de la vida, formando parte de los movimientos sociales, locales, regionales y globales.

Por eso es importante, como equipos misioneros, participar en MC con las redes sociales, movimientos, grupos. Incluso en marchas y protestas. **(Todavía recuerdo aquella protesta del vicariato de Darién delante de la catedral de Panamá por la pésima situación de la carretera)**

Esto tiene una urgencia mayor en nuestra época, por ser un mundo globalizado, donde se privatiza la riqueza y se socializa el hambre y la miseria.

* **Ámbito eclesial** : 1-1. en la iglesia local: Pues las iglesias locales no son sucursales de la Iglesia universal sino que en cada iglesia local se vive la plenitud toda la iglesia de Jesús.

1-.2-. Compartimos la misión con sacerdotes, carismas diferentes y ministerios

1-3. Con el pueblo de Dios, el laicado que deben incorporarse plenamente a las tareas eclesiales. Realizando tareas eclesiales comunes.

 1-4 Con otros consagrados/as (todo esto visto desde nuestra identidad di vida consagrada). Realizando una verdadera alianzas de carismas. Cada carisma es un aporte específico del Espíritu que es ecuménico y es un arcoíris de aspectos y colores para hacer de la vida más bella y más digna.

* **Ámbito de la familia carismática** ( aquí presente) Muchos fundadores y fundadoras de institutos fundaron una familia carismática extensiva, Sentir de manera viva que somos una familia carismática.
* **Ámbito congregacional**. Empezar por la propia casa. Sentir la misión de cada congregación en Panamá como propia, haciendo alianzas, Y CREANDO UN PROYECTO COMÚN DE PRESENCIA EN ESTE PAÍS.
* **La propia casa.** La propia familia donde vivimos. Vivir lo micro como una experiencia vital sin lo cual la Misión compartida hacia fuera tendría rasgos de poca coherencia. Creación de equipos de vida y misión en la propia casa..
* **Ámbito local: proyectos evangelizadores** en Misión Compartida pasar a considerar a los laicos y laicas de ayudantes, o simples colaboradores, de simples trabajadores hasta llegar a ser co-partícipes en la misión: en la coordinación, en la economía, en las asambleas misioneras, en los servicios de JPIC de Darién, en las acciones compartidas de todo el proyecto misionero. Tomar el ejemplo de las CEBs: taller permanente de misión compartida donde se van creando los servicios o ministerios que la vida reclama pero en comunión de objetivos. Es impresionante al respecto leer el **capítulo 16 de la carta de Pablo a los Romanos**. ¡Qué cantidad de nombres colaboradores, misioneros itinerantes, mujeres, misioneras, apóstoles , coordinadores de comunidades, presidentes de Eucaristías! (unos 35 nombres)

(Rom16, 1-23) ¿Podríamos nosotros nombrar a 35 personas con las que vivimos hoy en misión compartida en Darién?

* **La Misión Compartida exige, reclama, una espiritualidad.**

 Es un modo de ser seres **humanos, de ser creyentes**. Significa vivir unas relaciones interpersonales abiertas, sinceras, espontáneas, cordiales. Significa querer, apreciar al otro, a la otra no por lo que hace sino por lo que es como persona. Es también abrir el corazón al otro, compartiendo sentimientos, dificultades, problemas. Es compartir la experiencia de Dios. ¿Qué debemos compartir?: El sueño de Jesús, Su utopía, el Reino. Soñar juntos, Vivir con entusiasmo y esperanza por la causa de Jesús, Compartir esa mística en diálogo de vida. Compartir los sentimientos. Pero de eso no hablamos. Hay que crear espacios. Compartir la palabra de Dios y las palabras de los mitos y narraciones de los pueblos indígenas de Darién. Actualizarnos en **formación permanente en misión compartida**. Estudiar juntos: sacerdotes, hermanas, laicos los temas de la realidad. Algo que nos cuesta tanto a los clérigos y a la gente de la vida consagrada. Es una experiencia pascual. Exige un cambio de mentalidad. Hay que eliminar el complejo de superioridad clerical que está en nosotros los sacerdotes, las hermanas y los laicos también. Erradicar el clericalismo. La mayor dignidad sacerdotal nos viene del bautismo: En síntesis: **compartir la vida**

.

 **La opción por la Misión compartida es una opción por el Reino** es una opción por la situación por la que pasa nuestro mundo, por los pueblos del mundo y de la situación de la madre tierra. Por la amenaza del calentamiento global. Esta opción nos ayuda a abrir los ojos para ver la situación de los excluidos, y de la tierra excluida. **(*Corilio en los ojos )*** La opción por el reino es una opción por la realidad como el material teológico desde donde se construye el Reino. Ver la realidad continuamente con-otros. Desde el lugar del pobre. Ahí empieza el servicio humilde de las comunidades y grupos que se vayan formando en el proyecto misionero darienita

 Verlo todo holísticamente, como Jesús. La materia con espíritu. Para salvar a todo el ser humano. Para ampliar el concepto de Misión. Si optamos por el reino, la misión se amplía, se hace misionera. donde se multiplican los signos del reino, usando el método de Jesús. Puedo trabajar en misión compartida con nuevas fronteras. No sólo con las fronteras eclesiales: diferentes carismas, y ministerios, o ecuménica: diferentes iglesias, o macro-ecuménica: diferentes religiones, sino más allá: con la gente que quiere cambiar este mundo en la dirección del Reino.

 El evangelio de Mateo universaliza la misión en el examen final. ***Tuve******hambre, tuve sed, era un******forastero, un encarcelado..* (Mt. Capítulo 25)** Antes la misión se centraba en salvar almas. Esta misión continúa pero también, ahora es para recoger a los excluidos de la historia y sentarlos a la mesa de la fraternidad.

 No podemos encuadrar, encasillar el Reino a ningún sistema eclesial o civil. Está más allá, y más acá. Jesús con sus tres discursos: En la sinagoga de Nazareth, (al principio de su ministerio) el discurso de las Bienaventuranzas (al medio) y el discurso escatológico (al final), nos traza el concepto de misión. Es la vida abundante en todas sus dimensiones. Al joven rico le quiere meter en esta nueva órbita, y al maestro de la ley que lo sabía todo le quiere introducir en esta nueva lógica (Buen Samaritano)

 Hoy la vida de cristiana como seguidores/as de Jesús nos hace ver que una gran parte de la raza humana, y del planeta, está degenerando en todos los aspectos antropológicamente y teológicamente. ¿Dónde está el “homo sapiens” en esa muchedumbre de excluidos?.

 Los marginados y los desechables son cada vez más numerosos. Ellos se deshumanizan por el despojo y la exclusión y nosotros nos deshumanizamos por pasar de largo como en la Parábola del Samaritano. Es una exclusión sistemática La desigualdad es hoy por eso la misma realidad. Vamos hacia la desemejanza. Se da una degradación ética. La tecnología tal y como está en manos de los poderosos es un instrumental para la desigualdad.

Desde aquí ser discípulos/as de Jesús se convierte en una especie de **ECLESIOGÉNESIS** hasta convertir el proyecto misionero darienita en una CASA, en una familia, como lugar de acogida, de inclusividad, como abogada de la justicia y defensora de los pobres.

Acostumbrarse a vivir en las DIFERENTES PERTENENCIAS: vivimos en misión compartida con la propia familia donde nacimos, la familia carismática, las otras familias carismáticas, los pueblos de Darién en sus luchas organizaciones, redes, proyectos, nos sentimos en misión compartida con grupos nacionales, o centroamericanos o comunidades. En cada pertenecía a o presencia en esos grupos lo hacemos desde nuestra identidad de creyentes en Jesucristo teniendo el código del reino como nuestra identidad más profunda.

Luis-Gonzalo Mateo **(Misionero claretiano)**